
ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2025. №12 (декабрь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2025. №12 (december) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 

© Матецкая А.В., 2025 

Научная статья 

https://doi.org/10.24412/2220-2404-2025-12-45 

УДК 316.74:2 

 

 

РЕЛИГИОЗНАЯ   СОЦИАЛИЗАЦИЯ В СЕКУЛЯРНОМ И ПОСТСЕКУЛЯРНОМ ОБЩЕСТВЕ 

 

Матецкая А.В. 

Южный федеральный университет 

 

Аннотация. Цель исследования – выявление специфики религиозной социализации в секулярных и по-

стескулярных обществах. Методология исследования базируется на концепциях секуляризации, секулярного и 

постсекулярного общества, а также концепции модернизации. Результаты исследования. В секулярных обще-

ствах не существует единственной и универсальной модели религиозной социализации. Религиозная социализа-

ция может осуществляться разными агентами и никогда не охватывает всех членов общества в равной мере. 

Религиозная социализация является прерывистой, фрагментированной и в значительной степени зависит от 

личного выбора индивида. На религиозную социализацию в секулярных обществах оказывают влияние не только 

традиционные агенты (семья, религиозные организации), но также массовая культура, телевидение, социаль-

ные сети и т.д. В постсекулярных обществах возникают новые факторы, воздействующие на религиозную со-

циализацию, однако, её характер существенно не меняется. 

Ключевые слова: религиозная социализация, секуляризация, секулярное общество, постсекулярное об-

щество, агенты социализации. 

Финансирование: инициативная работа.  

 

Original article 

RELIGIOUS SOCIALIZATION IN SECULAR AND POSTSECULAR SOCIETY 

 

Anastasia V. Mateckaya 

Southern Federal University  

 

Abstract. The purpose of the study is to identify the specifics of religious socialization in secular and post-secular 

societies. The research methodology is based on the concepts of secularization, secular and post-secular society, as well 

as the concept of modernization. Research results. In secular societies, there is no single and universal model of religious 

socialization. Religious socialization can be carried out by different agents and never covers all members of society 

equally. Religious socialization is intermittent, fragmented, and to a significant extent depends on the individual's per-

sonal choice. Religious socialization in secular societies is influenced not only by traditional agents (family, religious 

organizations), but also by mass culture, television, social networks, and so on. In post-secular societies, new factors 

emerge that affect religious socialization; however, its character does not change substantially. 

Keywords: Religious socialization, secularization, secular society, postsecular society, socialization agents. 

Funding: Independent work. 

 

Введение. 

Социализация – процесс, в ходе которого ин-

дивид осваивает убеждения, навыки, нормы и стан-

дарты поведения, принятые в сообществе, к которому 

он принадлежит. Этот процесс является базовым не 

только для формирования личности и её социальной 

адаптации, но и для существования общества в целом. 

Посредством социализации социальные институты и 

культура воспроизводятся во времени. 

Социализация охватывает все аспекты суще-

ствования индивида в обществе и осуществляется на 

протяжении всей его жизни, поскольку человек посто-

янно сталкивается с необходимостью освоения нового 

опыта и приспособления к изменениям социальной ре-

альности, в которую он погружен.  

Процесс социализации тем сложнее и много-

граннее, чем более неоднородной и динамичной явля-

ется социальная реальность, с которой имеет дело ин-

дивид.  

Религиозная социализация является одним из 

аспектов социализации в целом, причем значимость 

этого аспекта существенно меняется в зависимости от 

того, какая роль принадлежит религии в том или ином 

обществе.  Религиозную социализацию можно опреде-

лить, как процесс усвоения индивидом религиозных 

ценностей, знаний, норм и поведенческих практик.  

Специфика религиозной социализации в се-

кулярных и постсекулярных обществах. 

Религиозная социализация в секулярных об-

ществах значительно отличается от религиозной соци-

ализации в обществах, где та или иная религия явля-

ется мировоззренческим монополистом, влияет на мо-

ральные нормы и социальный контроль и опирается на 

институты власти. В обществах, где религия домини-

рует, религиозная социализация осуществляется в той 

или иной мере всеми социальными институтами, по-

скольку они так или иначе опираются на религиозную 

интерпретацию реальности. Принадлежность к рели-

гиозной группе и участие в религиозных практиках 



ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2025. №12 (декабрь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2025. №12 (december) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 

© Матецкая А.В., 2025 

предопределены происхождением и принадлежностью 

к сообществу, и не являются, как правило, предметом 

выбора, хотя формы религиозной социализации разли-

чаются в зависимости от статуса индивида внутри со-

общества.   

Секуляризация, результатом которой является 

превращение религии в отдельный социальный инсти-

тут и утрата ею мировоззренческой монополии, под-

держки власти и символического контроля над дру-

гими социальными институтами и сферой культуры, 

существенно меняет условия для религиозной социа-

лизации или в некоторых обстоятельствах вообще от-

меняет её необходимость. Примером последнего мо-

жет служить советское общество, где религия была от-

теснена на периферию социальной жизни, и, если че-

ловек не принадлежал к семье, хоть как-то сохраняв-

шей связь с религиозной традицией, он мог вообще не 

сталкиваться с религией на протяжении своей жизни и 

не нуждался в религиозной социализации для успеш-

ной адаптации к социуму [1]. Это не означает, что ре-

лигиозная социализация не осуществлялась вообще: 

поскольку религия сохранялась, сохранялись и формы 

её социальной трансляции, однако это не было универ-

сальным опытом, в отличие, например, от школьного 

или профессионального образования. Советский опыт 

целенаправленного ограничения религии – только 

частный случай секуляризации, радикальные формы 

советской секуляризации были предопределены гос-

подствующей государственной идеологией.  

Гораздо чаще секуляризация приводила не к 

маргинализации и подавлению религии, но к её 

обособлению и сужению социального влияния в ре-

зультате процесса социокультурной дифференциации.  

Брайан Уилсон определял секуляризацию сле-

дующим образом: «…Секуляризация означает про-

цесс, в ходе которого религиозное сознание, практики 

и институты теряют свое социальное значение.  … не-

обходимые для деятельности общества функции раци-

онализируются, выходя из-под контроля относящихся 

к сверхъестественному общественных институтов.  … 

Не вдаваясь в подробности, можно сказать, что повы-

шение специализации общественных функций и ролей, 

вызванное структурной дифференциацией, неизбежно 

вызвало снижение влияния религии на другие социаль-

ные институты. Религия на Западе, в общем, скорее 

стала лишь одним из учреждений социальной струк-

туры, нежели общезначимым и даже определяющим 

авторитетом, каким она была в прошлом» [4]. 

Но религиозные организации сохранялись в 

секулярных обществах. Сохранялась возможность для 

проповеди и осуществления религиозных обрядов, 

функционировали религиозные образовательные учре-

ждения, религия присутствовала в публичном про-

странстве, религиозная символика присутствовала в 

культуре, использовалась в государственной симво-

лике. Тем не менее, условия для религиозной социали-

зации существенно изменились, поскольку религия и 

религиозная принадлежность всё больше становились 

вопросом личного выбора, а не универсального соци-

ального предписания. Даже для религиозного человека 

его религиозность не является значимым фактором для 

различных видов социальной активности за пределами 

частной жизни или сферы религиозной обрядности, 

если он принимает в ней участие. Исключения воз-

можны в тех случаях, когда индивид является частью 

сплоченного локального религиозного сообщества.  

Основными агентами религиозной социализа-

ции в секулярных обществах остаются: семья (при 

условии религиозности родителей), собственно рели-

гиозные организации и поддерживаемые ими формы 

коллективной активности (детские лагеря, благотвори-

тельность, волонтерская деятельность, различные ме-

роприятия, привлекающие верующих – помимо соб-

ственно культовой деятельности), религиозные медиа, 

религиозные образовательные учреждения разного 

уровня.  

Если первичная социализация ребенка, проте-

кающая в религиозной семье, не подразумевает вы-

бора, то по мере взросления, выхода за пределы семьи 

и столкновения с секулярной реальностью перед инди-

видом вопрос выбора неизбежно возникает. Уже в под-

ростковом возрасте дети из религиозных семей могут 

сталкиваться с кризисом веры, приводящим впослед-

ствии к отходу от религии и прекращению активного 

участия в тех или иных формах религиозной деятель-

ности.  

В условиях секулярного общества религиоз-

ная социализация становится прерывистой, фрагмен-

тарной: религиозные родители могут передавать веру 

и знание поведенческих практик, но ровесники, свет-

ская школа, светское образование, массовая культура и 

СМИ способствуют ослаблению религиозного влия-

ния, оказываемого семьей на этапе первичной социа-

лизации. Если ребенок рос в нерелигиозной семье, пер-

вичная религиозная социализация как таковая не осу-

ществляется вообще.  

В то же время, в секулярных обществах абсо-

лютно не исключены случаи религиозной конверсии, 

религиозного обращения, когда человек становится ре-

лигиозным в результате личного решения и личного 

выбора, не имея никакого предшествующего опыта 

взаимодействия с религией.  В таких случаях он стал-

кивается с необходимостью религиозной социализа-

ции, и её агентами могут выступать верующие, с кото-

рыми он контактирует, представители духовенства, но 

также большую роль играют каналы информации, не 

являющиеся непосредственно религиозными: медиа и 

массовая культура, литературные произведения, 

фильмы, социальные сети и т.д. Самоопределение ин-

дивида в отношении его религиозности и религиозной 

идентичности подразумевает значительную роль его 

собственных убеждений и предпочтений.  

Религиозная социализация является фрагмен-

тированной не только в плане прерывистости биогра-

фического опыта индивида, она является таковой еще 

и в плане общей осведомленности о религии индивида 

в секулярном обществе.  

Даже не воспитываясь в религиозной семье и 

не общаясь непосредственно с религиозными людьми, 



ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2025. №12 (декабрь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2025. №12 (december) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 

© Матецкая А.В., 2025 

индивид в современном обществе имеет доступ к са-

мой разной информации о религии и деятельности ре-

лигиозных организаций. Эта информация неодно-

родна, отрывочна, противоречива, часто недостоверна, 

и, тем не менее, индивид обладает определенной сово-

купностью представлений о религии, которые могут 

оказывать влияние на его дальнейшие действия.  

Под влиянием этой разрозненной информации 

индивид вполне может стать религиозным, усвоить ре-

лигиозные идеи и получить знание об основных рели-

гиозных ритуалах, хотя с точки зрения представителей 

традиционных религиозных объединений такая рели-

гиозность может выглядеть поверхностной или вовсе 

не считаться религиозностью.  

Таким образом, в секулярных обществах в ка-

честве агентов религиозной социализации могут вы-

ступать лица, группы или структуры, которые, по сути, 

религиозными не являются. Индивид может получать 

информацию о религии из книг, телепередач, фильмов 

и даже компьютерных игр. 

Говоря о религиозной социализации в секу-

лярных обществах, необходимо иметь в виду, что ре-

лигиозная социализация – это не только социализация, 

связанная с освоением и воспроизводством традицион-

ной религии, исторически доминирующей в том или 

ином обществе. Секулярное общество существует в 

условиях мировоззренческого и религиозного плюра-

лизма, потому религиозная социализация необяза-

тельно осуществляется в рамках или под контролем 

доминирующей религиозной организации.  

Религиозная социализация может осуществ-

ляться и под влиянием нерелигиозных агентов, назван-

ных выше (медиа, массовая культура и др.), и религи-

озных объединений, относящихся к «новым рели-

гиям», и проповедников или носителей иных истори-

ческих религиозных традиций, и «духовных учите-

лей», представляющих либо самих себя, либо какое-то 

нетрадиционное синкретичное мировоззрение.  

В некоторых случаях, в религиозной социали-

зации может принимать участие государство. Если гос-

ударство видит свою задачу в поддержании доминиру-

ющей исторически религиозной традиции, оно может 

предпринимать меры по ограничению религиозного 

плюрализма и расширению доступа традиционной ре-

лигии (или религий) в общеобразовательные учрежде-

ния, поддерживать определенные культурные инициа-

тивы, связанные с распространением и утверждением 

определенных религиозных ценностей.  Однако и в 

данном случае, если общество остается секулярным, 

подобные меры не могут полностью устранить ни ми-

ровоззренческое разнообразие, ни свободу мировоз-

зренческого выбора. 

Таким образом, в секулярных обществах не 

существует единственной и универсальной модели ре-

лигиозной социализации. Религиозная социализация 

осуществляется самыми разными агентами и никогда 

не охватывает всех членов общества в равной мере.  

В рамках классической теории секуляризации 

было распространено убеждение о постепенном 

упадке общественной роли религии и оттеснении её в 

сферу приватного. Однако это убеждение вызывало 

критику со стороны ряда   исследователей, в частности, 

Хосе Казановы [2] и Дэвида Мартина [3].  Критика не-

которых аспектов и выводов, связанных с теорией се-

куляризации, усилилась на исходе ХХ века. Предпо-

сылки этой критики были довольно разнообразными, 

однако все они касались свидетельств сохранения и 

даже возрастания публичной роли религии в секуляр-

ных обществах, а также за их пределами. Возникнове-

ние новых религий и движения Нью Эйдж в западных 

обществах во второй половине ХХ века, активизация 

мирового ислама и превращение его в политическую 

силу, широкая экспансия новых протестантских церк-

вей, «религиозное возрождение» на постсоветском 

пространстве, сохранение значимости религии за пре-

делами западного секулярного мира – все эти явления 

свидетельствовали о сохраняющемся и даже возраста-

ющем значении религии в современном мире. Это при-

вело к появлению концепций десекуляризации Питера 

Бергера [6;7] и постсекулярного общества Юргена Ха-

бермаса [5]. 

Эти концепции не предполагали полного от-

каза от выводов теории секуляризации, однако суще-

ственно их корректировали.  Хабермас [5] утверждал, 

что главной характеристикой постсекулярного обще-

ства является не отказ от структурных результатов се-

куляризации, а осознание неустранимости религии и 

необходимости участия религиозных сообществ в пуб-

личной коммуникации по общественно значимым во-

просам.  

В постсекулярных обществах и обществах, где 

имели место десекуляризационные процессы, возрас-

тает значимость межконфессионального диалога, как и 

диалога между верующими и неверующими. Эти про-

блемы становятся особенно актуальными в обществах, 

где религиозная неоднородность усиливается под вли-

янием миграционных процессов, и вопросы религиоз-

ной идентичности тесно переплетаются с экономиче-

скими, социальными и культурными противоречиями. 

Однако усиление общественной и даже политической 

значимости религии в постсекулярных обществах не 

привело к существенным изменениям характера рели-

гиозной социализации в них, поскольку структурные 

последствия секуляризации сохраняются. Религиозная 

социализация по-прежнему остается прерывистой и 

фрагментированной, осуществляемой разными аген-

тами и структурами, принадлежащими к разным рели-

гиозным течениям или вовсе не являющимися религи-

озными. Но можно отметить усиление попыток тради-

ционных религиозных организаций усилить свое воз-

действие на общество и религиозную социализацию - 

как при помощи государства, так и используя новые 

средства коммуникации; рост влияния на религиозную 

социализацию такого фактора как Интернет, ставший 

пространством для распространения религиозных 

идей, символов и образов в глобальном масштабе, 

усложнение религиозного ландшафта секулярных об-

ществ в результате миграционных процессов.  

Заключение. 



ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2025. №12 (декабрь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2025. №12 (december) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 

© Матецкая А.В., 2025 

Религиозная социализация в секулярном и 

постсекулярном обществе предстает как динамичный, 

противоречивый и многогранный процесс, радикально 

трансформированный секуляризацией, которая ли-

шила религию ее былой универсальности и монополии 

на мировоззрение, способствовала разрыву межпоко-

ленческой традиции. В отличие от традиционных об-

ществ, где религиозные нормы пронизывают все 

сферы жизни, в условиях секулярности религиозная 

социализация становится фрагментарной, прерыви-

стой и индивидуализированной.  

Наряду с традиционными агентами религиоз-

ной социализация (семья, религиозные организации и 

т.д.), заметную роль начинают играть нерелигиозные 

каналы трансляции религиозных идей и символов (ме-

диа, культура, интернет), определяющее значение 

имеет личный выбор индивида. 

 Устойчивость религии, рост её публичного 

присутствия и влияния в постсекулярных обществах, 

новые факторы, воздействующие на религиозную со-

циализацию, в том числе миграция и развитие глобаль-

ных цифровых медиа, не отменяют структурных по-

следствий секуляризации, определяющей отсутствие 

универсальной нормативной модели религиозной со-

циализации. 

 
Конфликт интересов 

Не указан. 

Рецензия 

Все статьи проходят рецензирование в формате double-

blind peer review (рецензенту неизвестны имя и должность ав-
тора, автору неизвестны имя и должность рецензента). Рецензия 

может быть предоставлена заинтересованным лицам по запросу. 

Conflict of Interest 

None declared. 

Review 

All articles are reviewed in the double-blind peer review format (the re-

viewer does not know the name and position of the author, the author 
does not know the name and position of the reviewer). The review can be 

provided to interested persons upon request. 

             Список источников: 

1. Безрогов В. Г. Социальное пространство личности. Религиозная социализация и осуществление права на веру в 

межпоколенных отношениях: XX век и перспектива // http: //rl-online.ru/articles/4-02/206.html (Дата обращения 10.10.2025). 

2. Казанова Х. Религия: между публичным и частным - https://kronadaran.am/wp-content/uploads/2014/12/Религия-

между-публичным-и-частным.-Хосе-Казанова..pdf (Дата обращения 20.10.2025). 

3. Мартин Д. Дэвид М. Религиозные ответы на проявления секуляризма // Вестник Свято-Филаретовского инсти-

тута. 2019. №32. С.152-175 

4. Уилсон Б. Секуляризация - https://religious-life.ru/2015/08/bryan-wilson-sekulyarizatsiya-titsian / Bryan R. Wilson. 

Secularization. Encyclopedia of Religion, Vol. 12, pp. 8214-8220 (1987) (Дата обращения 3.11.2025). 

5. Хабермас Ю. Постсекулярное общество - что это? // Российская философская газета. - 2008. № 4 (18). - С. 1-3. 

6. Шишков А. Некоторые аспекты десекуляризации в постсоветской России // Государство, религия, церковь в Рос-

сии и за рубежом. - 2012. - №2 (30). - С.165-177. EDN: PIHQGH 

7. Berger P. L. The Desecularization of the World: A Global Overview // The Desecularization of the World: Resurgent 

Religion and World Politics / Ed. Peter L. Berger. - Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 1999. 

References: 

1. Bezrogov V. G. Social space of personality. Religious socialization and the exercise of the right to faith in intergenerational 

relations: The twentieth Century and the Future // at HTTP: //rl-online.ru/articles/4-02/206.html (Accessed 10.10.2025). 

 2. Casanova J. Religion: Between Public and Private - https://kronadaran.am/wp-content/uploads/2014/12/Религия-

между-публичным-и-частным.-Хосе-Казанова..pdf  (Accessed 20.10.2025). 

3. Martin D. Religious Responses to Manifestations of Secularism // The Quarterly Journal of St. Philaret’s Institute. 2019. 

No. 32. Pp. 152–175. 

 

4. Wilson B. Secularization - https://religious-life.ru/2015/08/bryan-wilson-sekulyarizatsiya-titsian / Brian R. Wilson. Secu-

larization. Encyclopedia of Religion, volume 12, pp. 8214-8220 (1987) (Accessed 11/3/2025). 

5. Habermas Yu. Post-secular society - what is it? // Russian Philosophical newspaper. - 2008. № 4 (18). - Pp. 1-3. 

6. Shishkov A. Some aspects of desecularization in post-Soviet Russia // State, religion, church in Russia and abroad. - 2012. 

- №2 (30). - Pp.165-177. ED.: PIHQGH 

7. Berger P. L. Desecularization of the world: a global overview // Desecularization of the world: the Revival of religion and 

world politics / Edited by By Peter L. Berger. - Grand Rapids: William B. Erdmans Publishing House, 1999. 

 
Информация об авторе:  
Матецкая Анастасия Витальевна, доктор философских наук, доцент, профессор кафедры философии религии и религиове-

дения, Институт философии и социально-политических наук, Южный федеральный университет, https://orcid.org/0009-0000-

7803-4348, amateckaya@sfedu.ru 

Anastasia V. Matetskaya, PhD, Associate Professor, Professor of the Department of Philosophy of Religion and Religious Studies, 

Institute of Philosophy and Socio-Political Sciences, Southern Federal University. 

 
Статья поступила в редакцию / The article was submitted 09.11.2025;  

Одобрена после рецензирования / Approved after reviewing 03.12.2025;  
Принята к публикации / Accepted for publication 20.12.2025.  

Автором окончательный вариант рукописи одобрен. 

 

https://kronadaran.am/wp-content/uploads/2014/12/Религия-между-публичным-и-частным.-Хосе-Казанова..pdf
https://kronadaran.am/wp-content/uploads/2014/12/Религия-между-публичным-и-частным.-Хосе-Казанова..pdf
https://orcid.org/0009-0000-7803-4348
https://orcid.org/0009-0000-7803-4348
mailto:amateckaya@sfedu.ru

