
ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2026. №1 (январь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2026. №1 (January) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 
© Кун Чуан, 2026 

 Научная статья 

https://doi.org/10.24412/2220-2404-2026-1-12 

УДК 316.752 
 

ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВЫ ТРАДИЦИОННЫХ КУЛЬТУРНЫХ ЦЕННОСТЕЙ КИТАЯ 

Кун Чуан 

Санкт-Петербургский государственный университет 

 

Аннотация. В статье рассматривается философская основа китайских традиционных ценностей и их 

внутренняя структура, исходя из четырех основных философских традиций: конфуцианства, даосизма, буд-

дизма и легизма. В статье утверждается, что китайская ценностная система не является продуктом единой 

философии, а была сформирована в процессе исторического развития через взаимодействие и синтез различных 

философских ресурсов. Конфуцианство заложило основные рамки социальной организации через этические от-

ношения и моральное сознание; даосизм, благодаря пониманию гармонии с природой и целостности космоса, 

добавил гибкость и принцип масштаба в систему ценностей; буддизм углубил духовную составляющую ценно-

стей через размышления о природе человеческой души, желаниях и смысле жизни; легизм обеспечил реальную 

поддержку системе ценностей через институты, власть и нормы, что позволило внедрить принципы в соци-

альную организацию и государственное управление. Эти четыре философские школы поддерживают структуру 

смысла китайской культуры с разных точек зрения: этики, человеческой природы, космоса и института, и в 

процессе их взаимодействия сформировалась стабильная и адаптивная ценностная система. Изучение этой 

многогранной философской основы помогает глубже понять китайские социальные модели поведения, совре-

менные организационные принципы и политическую культуру. 

Ключевые слова: китайская традиционная культура, ценности, философская основа, конфуцианство, 

даосизм, буддизм, легизм. 

Финансирование: инициативная работа.  

 

Original article 

 

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF TRADITIONAL CHINESE CULTURAL VALUES 

 

Kong Chuang 

Postgraduate student at Saint Petersburg State University 

 

Abstract. This article explores the philosophical foundation of Chinese traditional values and their internal 

structure, based on four main philosophical traditions: Confucianism, Daoism, Buddhism, and Legalism. The article 

argues that the Chinese value system is not the product of a single philosophy, but was formed through the historical 

development via the interaction and synthesis of various philosophical resources. Confucianism established the basic 

framework for social organization through ethical relations and moral consciousness; Daoism, by understanding har-

mony with nature and the integrity of the cosmos, added flexibility and the principle of scale to the value system; Buddhism 

deepened the spiritual dimension of values through reflections on the nature of the human soul, desires, and the meaning 

of life; Legalism provided practical support to the value system through institutions, authority, and norms, enabling the 

implementation of principles in social organization and state governance. These four philosophical schools support the 

structure of meaning in Chinese culture from different perspectives: ethics, human nature, the cosmos, and institutions, 

and through their interaction, a stable and adaptive value system was formed. Studying this multifaceted philosophical 

foundation helps deepen our understanding of Chinese social behavior patterns, contemporary organizational principles, 

and political culture. 

Keywords: Chinese traditional culture, values, philosophical foundation, Confucianism, Daoism, Buddhism, Le-

galism. 

Funding: Independent work. 

 

          Введение. 

Китайские традиционные культурные ценно-

сти являются духовным ядром длительного развития 

китайской цивилизации и важной основой стабильного 

продолжения социального порядка, норм поведения и 

философской системы. Эти ценности не были сформи-

рованы одной философией, а постепенно создавались 

в ходе долгого исторического процесса через взаимо-

влияние и синтез различных философских традиций.  

Среди множества философских ресурсов кон-

фуцианство, даосизм, буддизм и легизм составляют ос-

новную философскую основу китайской традицион-

ной культуры. Каждая из этих философий предлагает 

свои ценности, мировоззренческие позиции и логику 

поддержания социального порядка, которые вместе 

сформировали глубокое понимание китайской куль-

туры в таких вопросах, как «как существует человек», 

«как функционирует общество», «как поддерживается 

порядок» и «как обрести душевное спокойствие».  



ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2026. №1 (январь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2026. №1 (January) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 
© Кун Чуан, 2026 

Несмотря на различия, эти философии также 

дополняют друг друга, и их многолетнее взаимодей-

ствие сделало китайскую ценностную систему одно-

временно стабильной и адаптивной.  

В данной статье рассматривается, как эти че-

тыре философские школы формируют философскую 

основу китайской традиционной ценности и их коллек-

тивное влияние на значимый мир китайской культуры. 

Материалы и методы исследования. 

В данном исследовании использовались клас-

сические философские тексты китайских учений, а 

также современные исследования, посвященные ки-

тайской системе ценностей. Основной метод исследо-

вания — контент-анализ ключевых философских ис-

точников и их современного осмысления. Дополни-

тельно применялся сравнительный анализ для выявле-

ния общего и различного влияния этих философий на 

китайскую культуру и общественные практики. 

Обсуждение. Результаты. 

Исходя из конфуцианской философии, осно-

вой китайских ценностей является этическое понима-

ние «человека» и его отношений. Конфуцианство 

строит свою систему ценностей на идеализированном 

понимании человеческой природы, полагая, что чело-

веческие чувства, ответственность и моральное созна-

ние могут быть развиты и улучшены. Таким образом 

оно подчеркивает важность этического воспитания для 

достижения гармонии между индивидуумом и обще-

ством. Конфуцианство ориентируется на упорядочива-

ние межличностных отношений и укрепление социаль-

ной структуры, придавая китайской культуре ценно-

сти, которые подчеркивают важность ответственности, 

ролей и норм. Можно сказать, что важнейшие характе-

ристики китайской ценностной системы, такие как 

«центричность отношений» и «моральная сознатель-

ность как основа порядка», глубоко связаны с конфу-

цианской этикой [7]. 

Конфуцианство стало культурным мейнстри-

мом не из-за абстрактных моральных наставлений, а 

потому, что оно предложило целостную логику, объ-

единяющую личные добродетели, семейные отноше-

ния и управление государством. В представлении кон-

фуцианства человек не является изолированной лично-

стью, а находится в сети отношений, где самосовер-

шенствование, укрепление семьи, управление государ-

ством и установление мира в мире (修身，齐家，治国

，平天下) представляют собой непрерывный процесс 

раскрытия ценностного порядка.  

Таким образом, личные добродетели, семей-

ные обязанности и управление государством не явля-

ются отдельными стадиями, а составляют тесно свя-

занные элементы единой системы. Независимо от из-

менений в обществе, конфуцианство всегда предостав-

ляло основной каркас для сочетания нравственного 

воспитания и социальной стабильности [3]. 

Подобное построение порядка по принципу 

«от внутреннего к внешнему» фактически дает ответ 

на вопрос о «моральной легитимности социального 

устройства». Конфуцианская философия исходит из 

того, что идеальное общество должно опираться не на 

насильственное принуждение, а на высокую степень 

самоидентификации членов общества со своими соци-

альными ролями. Данный акцент на «субъективной 

осознанности» (или моральном самосознании) наде-

ляет систему китайских ценностей эндогенной жизне-

способностью, превращая её в механизм саморазвития, 

а не в результат простого внешнего принуждения. 

В отличие от конфуцианства, даосизм предла-

гает китайской ценностной системе другую философ-

скую основу — целостное понимание происхождения 

мира и его функционирования. Даосизм рассматривает 

вселенную как процесс спонтанного возникновения и 

самобалансировки, подчеркивая принципы «следова-

ния естественным процессам» (顺其自然), «умеренно-

сти», «неискаженности» и «не разрушения общего 

ритма». Под влиянием этой мировоззренческой тради-

ции китайская ценностная система сформировала ори-

ентированность на гибкость, избегание крайностей и 

подчеркивание принципа соразмерности. Даосизм не 

отвергает важности порядка, но утверждает, что он 

должен создаваться в соответствии с естественными 

законами вещей, а не навязываться силой извне.  

Под влиянием даосизма китайская ценностная 

система развивает важность «гармонии» (和谐) и «це-

лостности» (整体), полагая, что отношения между че-

ловеком и природой должны быть гармоничными, а не 

насильственно регулируемыми. Даосизм предостав-

ляет китайской культуре ценностную рамку, основан-

ную на уважении к природным законам, подчеркивая 

важность гармонии с миром как путь к осмысленному 

существованию [4, с.1]. 

Буддизм дополнил китайскую систему ценно-

стей философским измерением, которое связано с по-

иском смысла жизни, внутренним состоянием чело-

века и духовным пробуждением. Буддийское влияние 

на китайскую ценностную систему в большей степени 

направлено внутрь, особенно в контексте размышле-

ний о природе человеческой души, желаниях и смысле 

жизни.  

Буддизм не ставит своей целью установление 

общественного порядка или объяснение структуры 

вселенной, а фокусируется на том, как человек справ-

ляется со своим страданием и ограничениями. Через 

учение о причинности, перерождении и просветлении 

буддизм предлагает альтернативную философию 

жизни, отличную от конфуцианства и даосизма: цен-

ность поступков не определяется только результатами, 

видимыми в внешнем мире, но также зависит от изме-

нения внутреннего состояния человека. 

 После своего прихода в Китай буддизм посте-

пенно адаптировался и стал частью местной культур-

ной структуры, его сложная философия была интегри-

рована в китайское мировоззрение, став важной осно-

вой для понимания китайцами добра и зла, восприятия 

страданий и стремления к духовному совершенствова-

нию. Данное духовное совершенствование не является 



ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2026. №1 (январь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2026. №1 (January) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 
© Кун Чуан, 2026 

изолированной ментальной практикой, а эволюциони-

рует в глубинный механизм социально-психологиче-

ской стабильности. 

В более широком социальном контексте, внед-

рение буддийской философии фактически создало 

внутри китайской культуры особую метафизическую 

систему балансировки.  

В то время как конфуцианство фокусирова-

лось на мирских достижениях, а даосизм — на следо-

вании естественному порядку, буддизм предложил 

широким массам логическое объяснение страданий и 

несправедливости через «закон кармы» (因果规律), 

или причинно-следственную связь. Эта философская 

основа служит не только для индивидуального осво-

бождения, но и на макроуровне трансформируется в 

китайское понятие «воздаяния» (报应), которое не-

зримо действует как мощная неформальная сила соци-

ального сдерживания. 

Особого внимания заслуживает тот факт, что 

локализованная философия чань-буддизма (禅宗) зна-

чительно упростила сложную схоластическую логику, 

превратив «просветление» (觉悟) в искусство повсе-

дневной жизни. Её принцип «обыденный ум есть путь» 

(平常心即是道) формирует систему ценностей, позво-

ляющую китайцам перед лицом резких социальных из-

менений или превратности личной судьбы с помощью 

внутреннего «спокойствия духа» (内心平和) преодоле-

вать тревогу.  

Можно сказать, что если конфуцианство сфор-

мировало рамки социальной этики, а даосизм направил 

размышления о взаимосвязи человека и природы, то 

буддизм углубил китайские представления о духе и су-

ществовании [10, с.9]. 

В отличие от конфуцианства, даосизма и буд-

дизма, философия легизма предоставляет ценностной 

системе институциональную и авторитарную основу. 

Легизм часто воспринимается как более строгий и реа-

листичный, чем другие философские школы, и часто 

находится на периферии философских систем Китая, 

таких как конфуцианство, даосизм и буддизм. Тем не 

менее, его роль в формировании китайских ценностей 

нельзя недооценивать.  

Легизм сосредотачивается на вопросах о том, 

как система может поддерживать порядок, как власть 

может эффективно функционировать и как общество 

может избежать хаоса из-за сложности человеческой 

природы. Легизм не ставит моральное сознание в каче-

стве основного исходного пункта, а утверждает, что 

социальная стабильность должна поддерживаться че-

рез нормы, вознаграждения, наказания и организаци-

онные структуры. С учетом долгосрочной практики 

централизованного управления в Китае, философия ле-

гизма стала неотъемлемой частью государственного 

управления.  

В аспекте глубинной логики вклад легизма в 

систему китайских ценностей заключается в исключи-

тельной приверженности принципам «объективности» 

и «публичности». Легистская мысль утверждает, что 

социальный порядок не может опираться на неконтро-

лируемую частную мораль; напротив, он должен осно-

вываться на органическом сочетании «закона» (法), 

«метода» (术) и «власти» (势). Данный философский 

фундамент фактически заложил политическую основу 

концепции «Великого единения» (大一统) на протяже-

нии двух тысячелетий, утвердив легитимационную ло-

гику системы централизованной власти. 

Несмотря на то, что легизм часто подвергался 

критике со стороны конфуцианства за суровую гипо-

тезу о «злой природе человека» (人性本恶), именно ле-

гистская инструментальная рациональность послу-

жила «жестким носителем» для реализации конфуци-

анского «идеала гуманного правления» (仁政思想).  

Структура «внешнего конфуцианства и внут-

реннего легизма» (儒表法里) разрешила противоречие 

между моральным идеализмом и политическим реа-

лизмом. Созданная легистами бюрократическая си-

стема и стандартизированное управление позволили 

китайской цивилизации реализовать единство мер и 

весов, письменности и даже системы ценностей на об-

ширных территориях. 

В ходе исторического развития это сознание 

правил тесно переплелось с конфуцианскими этиче-

скими чувствами, сформировав уникальную для Китая 

«этику правопорядка» (法度伦理) — систему, в кото-

рой теплое моральное стремление облечено в строгие 

институциональные рамки. 

Легизм позволяет китайской ценностной си-

стеме не только иметь теоретическую нормативность, 

но и быть реализованным на практике через систему 

институтов и правил [5, с.8]. 

         Заключение. 

Через комплексный анализ учений конфуци-

анства, даосизма, буддизма и легизма мы видим, что 

устойчивость и стабильность традиционных китайских 

ценностей исходят от взаимодействия и взаимодопол-

нения множества философских ресурсов. 

Конфуцианство заложило этическую основу 

ценностной системы, что позволило социальной жизни 

строиться на ответственности, ролях и моральном со-

знании. 

 Даосизм предложил целостное восприятие 

структуры мира, что позволило китайской культуре 

развить уважение к природным ритмам, стремление к 

гармонии и избегание крайностей. 

 Буддизм углубил духовное измерение цен-

ностной системы, позволив людям понимать смысл 

жизни через внутреннее пробуждение и самоусовер-

шенствование. 

 Легизм построил институциональную и авто-

ритарную основу, что позволило ценностям не только 

оставаться на этическом и духовном уровне, но и быть 

реализованными и поддерживаемыми через институ-

циональные структуры.  

Эти философские школы в совокупности со-

здали культурную структуру, которая не только ста-

бильна, но и адаптивна. Эта структура придает тради-

ционным китайским ценностям прочность через века и 



ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2026. №1 (январь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2026. №1 (January) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 
© Кун Чуан, 2026 

продолжает оказывать влияние на современное обще-

ство и управление организациями. 

 Понимание этих философских основ не 

только помогает нам лучше осознать логику формиро-

вания традиционных китайских ценностей, но и предо-

ставляет важный взгляд для дальнейшего обсуждения 

социальных моделей поведения и теории управления в 

современном Китае [6, с.2]. 

 
Конфликт интересов 

Не указан. 

Рецензия 

Все статьи проходят рецензирование в формате double-
blind peer review (рецензенту неизвестны имя и должность автора, 

автору неизвестны имя и должность рецензента). Рецензия может 

быть предоставлена заинтересованным лицам по запросу. 

Conflict of Interest 

None declared. 

Review 

All articles are reviewed in the double-blind peer review format (the re-
viewer does not know the name and position of the author, the author does 

not know the name and position of the reviewer). The review can be pro-

vided to interested persons upon request. 

Список источников: 

1. Варова Елена Игоревна. Роль даосизма в современном китайском обществе // Общество и государство в Китае. 

2013. №2. С. 90-94. EDN: YPPUCF 

2. Кузнецова Елена Владимировна Источники формирования китайского менталитета // СибСкрипт (до февраля 

2023 г. - Вестник Кемеровского государственного университета). 2014. №1 (57). С. 187-190. 

3. Ли Сяосюань. Роль конфуцианства во внутренней политике современного Китая // Россия в глобальном мире. 

2022. №25 (48). С. 91-106.  DOI: 10.48612/RG/RGW.25.6 EDN: KSLYSH 

4. Ли, Екатерина Владимировна. Философско-нравственное учение даосизма // ORIENSS. 2023. №21. С. 474-477. 

5. Моисеева Оксана, Блинова Ольга. Древнекитайская политико-правовая мысль о наградах и наказаниях. // Юри-

слингвистика. 2022. №24 (35). С. 26-31.  DOI: 10.14258/leglin(2022)2405 EDN: DJCDIJ 

6. Мяо Цзин. Основные этапы формирования традиционной китайской культуры // Социология. 2024. №1. С. 87-96. 

EDN: FDTAXG 

7. Хаймурзина Марина Ахатовна. Интерпретация специфики конфуцианской религии в работах современных фило-

софов-конфуцианцев // Вестник Амурского государственного университета. Серия: Гуманитарные науки. 2014. №64. С. 19-

25. EDN: SKHHPH 

8. Цун Фэнлин, Дубкова Ольга Владимировна. Ключевые понятия легизма и их трансформация в современной ки-

тайской лингвокультуре // Вестник Московского государственного лингвистического университета. Гуманитарные науки. 

2023. №9 (877). С. 162-168.  DOI: 10.52070/2542-2197_2023_9_877_162 EDN: JHYPYN 

9. Чебунин Александр Васильевич. Формирование буддийского образования в Китае // Философия и культура. 2019. 

№4. С. 49-60.  DOI: 10.7256/2454-0757.2019.4.28623 EDN: ZXDPVB 

10. Янгутов Леонид Евграфович. О категориях китайского буддизма // Философская мысль. 2017. №12. С. 122-126. 

EDN: YMAUWE 

References: 

1. Varova Elena Igorevna. The role of Taoism in modern Chinese society // Society and the state in China. 2013. No. 2. pp. 

90-94. EDN: YPPUCF 

2. Kuznetsova Elena Vladimirovna. Sources of the formation of the Chinese mentality // SibScript (until February 2023 - 

Bulletin of Kemerovo State University). 2014. No. 1 (57). pp. 187-190. 

3. Li Xiaoxuan. The role of Confucianism in the domestic politics of modern China // Russia in the global world. 2022. No.25 

(48). PP. 91-106. DOI: 10.48612/RG/RGW.25.6 EDN: KSLYSH 

4. Li, Ekaterina Vladimirovna. Philosophical and moral teaching of Taoism // ORIENSS. 2023. No. 21. pp. 474-477. 

5. Moiseeva Oksana, Blinova Olga. Ancient Chinese political and legal thought about rewards and punishments. // Legal 

linguistics. 2022. No.24 (35). pp. 26-31. DOI: 10.14258/leglin(2022)2405 EDN: DJCDIJ 

6. Miao Jing. The main stages of the formation of traditional Chinese culture // Sociology. 2024. No. 1. pp. 87-96. EDN: 

FDTAXG 

7. Khaimurzina Marina Akhatovna. Interpretation of the specifics of Confucian religion in the works of modern Confucian 

philosophers // Bulletin of Amur State University. Series: Humanities. 2014. No. 64. pp. 19-25. EDN: SKHHPH 

8. Tsung Fengling, Dubkova Olga Vladimirovna. The key concepts of legalism and their transformation in modern Chinese 

linguoculture // Bulletin of the Moscow State Linguistic University. Humanities. 2023. No.9 (877). PP. 162-168. DOI: 10.52070/2542-

2197_2023_9_877_162 EDN: JHYPYN 

9. Chebunin, Alexander Vasilyevich. The formation of Buddhist education in China // Philosophy and Culture. 2019. No. 4. 

pp. 49-60. DOI: 10.7256/2454-0757.2019.4.28623 EDN: ZXDPVB 

10. Leonid Yevgrafovich Yangutov On the categories of Chinese Buddhism // Philosophical Thought. 2017. No. 12. PP. 122-

126. EDN: YMAUWE 

 

Информация об авторе:  
Кун Чуан, аспирант, Санкт-Петербургского государственного университета, e-mail: chuankun@mail.ru, 

https://orcid.org/0009-0005-9338-8968 

Kong Chuang, Postgraduate student at Saint Petersburg State University 

 
Статья поступила в редакцию / The article was submitted 13.12.2025;  
Одобрена после рецензирования / Approved after reviewing 29.11.2026;  

Принята к публикации / Accepted for publication 20.12.2026.  

Автором окончательный вариант рукописи одобрен. 

mailto:chuankun@mail.ru
https://orcid.org/0009-0005-9338-8968


ГУМАНИТАРНЫЕ, СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ И ОБЩЕСТВЕННЫЕ НАУКИ 2026. №1 (январь) 

/HUMANITIES, SOCIAL-ECONOMIC AND SOCIAL SCIENCES. 2026. №1 (January) 

социологические науки 

sociological sciences 

 

____________________________________ 
 
© Кун Чуан, 2026 

 


